Méthodes de la Sunna prophétique pour renforcer les droits du voisin

Les Limites de ce qu’est le voisinage :

La notion de voisin est sujette a divergence parmi les savants. Le terme désigne-t-il
le voisin immédiat ? Ou bien celui qui partage avec vous des lieux communs
comme la mosquée, entre autres ? Ou encore s'étend-elle a la quarantaine
d’habitations comme mentionné dans certaines traditions ? A moins que cela ne
dépende des coutumes ?

Dans Al-Sunan al-Kubra d’al-Bayhagi, d’aprés, ‘A’ichah, (qu’Allah soit satisfait
d’elle), le Prophéte (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit : « Djibril (Gabriel),
Alaihi Assalam, m’a recommandé d’étre bon avec mes voisins et la limite du
voisinage est fixée a quarante maisons dans chaque sens ».

Dans Al-Mu ‘jam al-Kabir d’al-Tabarani, d’aprés Ka‘b ibn Malik (qu’Allah soit
satisfait de lui), il est rapporté qu’un homme est venu voir le Prophete (Salla
Allahou Alaihi wa Sallam) et lui a dit : « O Messager d’Allah, je me suis installé
dans le quartier des Band Untel, et le plus nuisible parmi eux est le plus proche
de ma maison. Le Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a alors envoyé
Abou Bakr, ‘Omar et ‘Ali pour aller a la mosquée, se tenir a sa porte et
proclamer : ““Sachez que la limite du voisinage est de quarante maisons et que
celui qui fait du tort a son voisin n’entrera pas au paradis’’».

Al-°Ayni, dans son ouvrage ‘Umdat al-Qari, rapporte qu’il y a divergence quant
aux limites du voisinage. « Selon ‘Ali, (Qu’Allah soit satisfait de lui), est considéré
comme voisin celui qui est en mesure d’entendre l'appel a la priere. Il est
également dit : “‘Celui qui prie avec vous la priere de ’aube a la mosquée est
votre voisin’’. Selon ‘d’ichah, (qu’Allah soit satisfait d’elle) : “‘Les droits du
voisinage s étendent a quarante maisons situées a la ronde . Al-Awzd ‘i a exprime
une opinion similaire ».




Al-Qurtubi mentionne que « le terme (voisin) au sens large, désigne une personne
habitant & proximité du lieu de notre habitation, et cela est le sens le plus courant
»,

Si le hadith est authentique, il constitue une preuve ; sinon, la détermination du
voisinage revient aux coutumes en vigueur, comme 1’a indiqué Ibn Qudamah dans
al-Mughni. Ainsi, le voisin est celui que les gens considérent comme tel. Les
coutumes ayant €volué, il est désormais difficile pour une personne de s’acquitter
des droits envers ceux qui habitent dans les quarante maisons environnantes,
surtout en tenant compte de I’expansion des constructions et les changements
survenus par rapport a I’époque prophétique.

Généralités concernant le voisin :

Ibn Hajar, dans Fat-h al-Bari, a dit : « Le terme (voisin) inclut le musulman et le
non-musulman, le pieux et le pervers, I'ami et I'ennemi, I'étranger et le résident
local, le bienveillant et le mauvais, le proche et le lointain, celui dont la maison est
la plus proche et celui dont la maison est la plus éloignée. Le voisinage comporte
différents niveaux, certains plus élevés que d'autres. Le degré le plus élevé est celui
ou toutes les qualités positives sont réunies, puis viennent ceux qui en détiennent
plus que d’autres, et ainsi de suite. Inversement, le degre le plus bas est celui ou se
reunissent les pires caractéristiques. Chacun, par conséquent, doit recevoir ce qui
lui est d0 en termes de respect, en fonction de sa situation ».

Il rapporte également une réflexion intéressante d’lbn Abou Jamrah concernant le
droit du voisin qui dit: « Si le droit du voisin est affirmé malgre les obstacles
existants entre une personne et son voisin, et puisqu'il est ordonné de le respecter,
de faire preuve de bienveillance envers lui afin de lui éviter toute source de
nuisance, il semble alors nécessaire de respecter de la méme facon les droits des
anges gardiens devant qui ne se dresse ni mur ni obstacle entre eux et celui qu’ils
surveillent. Commettre des pécheés signifierait alors les offenser, car les bonnes
actions les réjouissent et les mauvaises les attristent. Comment ne pas veiller a les
respecter en multipliant les bonnes actions et en s'abstenant des péches, car ils
meritent encore plus d'attention que de nombreux voisins ».



De quelles facons la Sunna prophétique encourage le respect des droits du
voisin ?

Premiérement : Nier la foi de ceux qui négligent les droits du voisin

L'importance des droits du voisin est mise en évidence dans la Sunna prophétique
par la négation de la foi de celui qui nuit & son voisin, ou encore de celui qui n’est
pas parvenu a aimer pour son voisin ce qu'il aime pour lui-méme, ou encore de
celui dont le voisin n'est pas a l'abri de ses méfaits.

Dans le Sahih Mouslim, Anas (qu’Allah soit satisfait de lui) rapporte que le
Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit : « Par Celui qui detient mon
ame, aucun serviteur ne possede une foi véritable jusqu'a ce qu'il aime pour son
voisin ou son frere ce qu'il aime pour lui-méme ».

Dans le Sahth al-Boukhari, d’aprés Abou churayh (qu’ Allah soit satisfait de lui), le
Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit : « Par Allah, il n’est pas croyant,
par Allah, il n’est pas croyant, par Allah, il n’est pas croyant !'» On lui demanda :
« Qui donc, 6 Messager d'Allah ?» 1l répondit : « Celui dont le voisin n’est pas a
D’abri de sa mechanceté et de ses maux (de ses bawi’iq) ». Le terme arabe «
bawa’ig » (pl. de ba’igah) désigne l'injustice, le mal et toute conduite blessante.

Dans les deux Sahihs, d’aprés Abou Horayrah (qu’Allah soit satisfait de lui), le
Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit : « Que celui qui croit en Allah et
au Jour dernier ne dise que du bien ou qu’il se taise. Que celui qui croit en Allah
et au Jour dernier soit bienfaisant envers son voisin. Que celui qui croit en Allah
et au Jour dernier traite son hote avec égards ».

Dans le Sahih al-Bukhari, d’aprés Abou Horayrah (qu’Allah soit satisfait de lui), le
Prophete, Salla Allahou Alaihi wa Sallam, a dit : « Que celui qui croit en Allah et
au Jour dernier ne nuise pas a son voisin »,

Les commentateurs expliquent que la négation de la foi dans ces hadiths peut étre
comprise de deux maniéres : soit elle concerne celui qui considere ces actes
comme licites, soit elle indique une absence de foi parfaite.

Dans tous les cas, les droits du voisin sont étroitement liés a la question de la foi et
ceci montre leur importance et leur grande valeur. Ces hadiths indiquent clairement
que celui qui respecte les droits de son voisin a une foi parfaite, tandis qu’on
considere la foi de celui qui ne réalise pas cela comme déficiente.



Deuxiemement : Informer que la bienfaisance envers les voisins est un signe
de bonté

Ce qui est mentionné dans la Sunna montre que celui qui est bon envers son voisin,
en agissant avec lui de facon bienfaisante, et en évitant de lui occasionner le
moindre désagrément, démontre ainsi un signe de sa bonté auprés d’Allah, le Tout-
Puissant. C'est un critére prophétique que l'on peut utiliser pour s’évaluer soi-
méme ainsi qu’évaluer les autres, a travers le comportement établi avec les voisins.

Dans les Sunan d’al-Tirmidhi, ‘Abdallah ibn ‘Amr (qu’Allah soit satisfait de lui),
rapporte que le Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit : « Le
meilleur des compagnons aupreés d’Allah est celui qui est le meilleur envers son
compagnon, et le meilleur des voisins aupres d’Allah est celui qui est le meilleur
envers son voisin ».

Il a également indiqué que les louanges ou les critiques des voisins sont des
preuves d’excellence du comportement ou de la malfaisance. Dans les Sunan d'lbn
Majah, Ibn Mas‘oud, (qu’Allah soit satisfait de lui) rapporte qu'un homme a dit au
Prophéte (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) : « O Messager d’Allah ' Comment
puis-je savoir si j'ai fait du bien ou du mal & mes voisins ?» Le Prophete (Salla
Allahou Alaihi wa Sallam) répondit : « Si tu les entends louer ta bienfaisance,
alors sache que tu as été bienveillant ; et si tu les entends déplorer ton outrage a
leur endroit, c’est que tu les as offensés ».

Ce hadith signifie que si tous ses voisins s'accordent a le louer pour les bienfaits
qu’il démontre, alors il est considéré comme bienfaisant, et inversement. Al-
Harawi, dans Mirgat al-Mafatih charh Michkat al-Masabih, explique que le terme
« tes voisins » désigne I’ensemble de tous les voisins, car il est rare qu'ils
s'accordent tous sur l'erreur.

Troisiemement : rendre effrayantes les conséquences du mal fait au voisin et
encourager toute bienfaisance envers lui



Les méthodes prophétiques pour mettre en garde contre le mal fait aux voisins
incluent la menace du feu de I’enfer, indiquant que le mal commis a ’encontre de
son voisin entraine un chatiment dans l'au-dela. En revanche, les actions louables
envers les voisins, si petites soient-elles, et le fait de s'abstenir de leur porter
préjudice, permettent d’ouvrir les portes du Paradis.

Dans le Musnad de lI'imam Ahmad, Abou Horayrah, (qu’Allah soit satisfait de Iui),
rapporte qu'un homme a dit : « O Messager d’Allah, Untelle est mentionnée pour
la fréquence de ses prieres, de ses jelines et de ses aumdnes, mais elle nuit a ses
voisins par ses paroles. » Le Prophéte (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a réepondu
. « Elle est en Enfer ». L'homme a dit : « O Messager d’Allah, et Untelle est
mentionnée pour la rareté de ses jelnes, de ses aumoénes et de ses prieres, mais
elle donne en auméne des morceaux de lait caillé (al-athwar) et ne nuit pas a ses
voisins par ses paroles ». Le Prophéte (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) répondit :
« Elle est au Paradis ».

Les morceaux de lait caillé (al-athwar) sont des morceaux de lait séche, indiquant
gue ses aumones sont trés modestes.

Dans al-Mirgat fi al-Michkat, al-Harawi explique que le Prophete (Salla Allahou
Alaihi wa Sallam) a dit de la seconde femme qu'elle est au Paradis parce que «
I'essentiel de la religion repose sur I'accomplissement des obligations et le fait de
s abstenir de commettre des pechés. Il n'y a aucun avantage a rechercher un
surplus de bienfaits tout en négligeant les fondations sur lesquelles repose la
religion ».

Quatriemement : Précisions sur certains droits du voisin

Le principe de base est que si le voisin est musulman, alors il a les droits connus a
I’attention des musulmans, mais la Sunna stipule que certains des droits du voisin
nécessite davantage d’attention.

1. Offrir de la nourriture :

Dans les deux Sahihs, d'Abou Horayrah (qu’Allah soit satisfait de lui), le Messager
d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) disait : « O femmes musulmanes,
qu'aucune d’entre vous ne mésestime jamais ce que lui offre sa voisine, méme
s'il ne s'agit que d'un sabot de brebis ».



Dans le Musnad de I'imam Ahmad, ‘Omar ibn al-Khattab (qu’Allah soit satisfait de
lui) rapporte : « J'ai entendu le Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam)
dire : ““Qu'un homme ne se rassasie pas sans s’assurer que son voisin ne Soit
également rassasié”’’ ».

Al-Boukhari rapporte dans al-Adab al-Mufrad, d'apres lbn ‘Abbas (qu’Allah soit
satisfait de lui) : « J'ai entendu le Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) dire :
““N'est pas croyant celui qui se rassasie alors que son voisin est affamé’’ ».

Dans le Sahih de Mouslim, d'aprés ‘Abdallah ibn al-Samit, d'apres Abou Dharr
(qu’Allah soit satisfait de lui), le Messager d’Allah, Salla Allahou Alaihi wa
Sallam, a dit : « O Abu Dharr! Lorsque tu prépares du bouillon, mets-y
suffisamment d’eau, et prends soin de tes voisins ».

2. La bienveillance entre voisins

Dans les deux Sahihs, d'aprés Abou Horayrah: (qu’Allah soit satisfait de lui), le
Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a dit: « Que |I'un de vous ne
refuse pas a son voisin la permission de planter [une poutre] de bois dans son
mur ». Puis Abou Horayrah a dit : « Pourquoi vous détournez-vous de cette
recommandation ? Par Allah, je la lancerai entre vos épaules (c-a-d: je la
diffuserai parmi vous) ».

Dans les deux Sahihs également, d'aprés ‘Urwah ibn al-Zubayr, que ‘Abdallah ibn
al-Zubayr, (qu’Allah soit satisfait de lui), rapporte qu'un homme des Ansar se
disputa avec al-Zubayr devant le Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa
Sallam) au sujet des canaux d'irrigation d'al-Harrah utilisés pour arroser les
palmiers. L'Ansari dit : « Laisse passer I'eau », mais al-Zubayr refusa. lls portérent
leur différend devant le Messager d’ Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) qui dit
a al-Zubayr : « Arrose tes plantes, 6 Zubayr, puis laisse I'eau a ton voisin ».
L'Ansari se mit en colére et dit : « O Messager d’Allah, car il est le fils de ta tante
? » Le visage du Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) changea de couleur,



puis il dit : « Arrose tes plantes, 6 Zubayr, puis retiens I'eau jusqu'a ce qu'elle
atteigne les murs ».

Dans les Sunan d'Abl Dawdd, dapres Samurah ibn Jundub : « Il avait quelques
palmiers dans le jardin d'un homme des Ansar. Cet homme vivait avec sa famille
dans ce jardin et Samurah y entrait, causant de la géne et des ennuis a I'homme.
Celui-ci demanda a Samurah de vendre ses palmiers, mais il refusa. Il demanda a
les échanger, mais il refusa également. Alors, I'homme se plaignit au Prophete,
(Salla Allahou Alaihi wa Sallam) qui demanda a Samurah de les vendre, mais il
refusa. Il lui demanda de les échanger, mais il refusa. Le Prophete, Salla Allahou
Alaihi wa Sallam, lui dit qu’elles lui appartenaient et lui proposa un échange
avantageux, mais il refusa. Le Prophete (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) dit alors
 « C’est toi qui causes le tort ». Puis il dit a I'Ansari : « Va, et déracine ses
palmiers ».

3. Protéger I'honneur du voisin

Il est bien connu que l'adultere fait partie des plus grands péches, mais la Sunna
insiste sur le fait que ce crime est encore plus grand lorsqu'il est commis par un
voisin avec la femme de son voisin. C'est une trahison envers Allah, exalte soit-Il,
et envers le droit du voisinage. Dans les deux Sahihs, Abdallah ibn Mas‘oud
(qu’Allah soit satisfait de lui), rapporte : « J'ai demandé au Messager d’Allah
(Salla Allahou Alaihi wa Sallam) : Quel est le plus grand péché aupres d’Allah ? 1l
a répondu : ‘‘Associer une divinite a Allah alors qu'll t'a créé”’. J'ai dit : “‘C'est
vraiment grave. 'Ensuite, quel est le suivant ?’’ Il a dit : “Tuer ton enfant par
crainte qu'il ne partage ta nourriture’’. J'ai dit : “‘Ensuite, quel est le suivant ?”’
Il a dit : ““Commettre I'adultére avec la femme de ton voisin’’ ».

L'imam al-Nawawi, dans son commentaire sur Mouslim, explique que « commettre
I'adultere » signifie le faire avec son consentement, ce qui inclut non seulement
I'acte d'adultére, mais aussi la corruption de la femme, la détourner de son mari et
I'attirer vers l'adultére, ce qui est encore plus vil. C'est particulierement grave avec
la femme du voisin car le voisin s'attend a ce que son voisin soit un protecteur et
protege sa famille, qu'il se sente en sécurité avec lui et qu'il lui accorde des faveurs.



Si cette confiance est trahie par l'adultere avec sa femme, c'est la pire des
abominations.

Dans le Musnad de I'imam Ahmad, al-Migdad ibn al-Aswad rapporte que le
Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi wa Sallam) a demandé a ses compagnons :
« Que dites-vous de I'adultere ? Ils répondirent : “‘Allah et Son Messager I'ont
interdit, jusqu'au Jour du Jugement’’. Le Messager d’Allah (Salla Allahou Alaihi
wa Sallam) a dit : ““Commettre ’adultére avec dix femmes est moins grave que
de le commettre avec la femme de son voisin’’. Puis il dit : ““Que dites-vous du
vol 27’ 1ls ont repondu : ‘‘Allah et Son Messager l'ont interdit, jusqu'au Jour du
Jugement””. Il dit : ““Voler dix maisons est bien moins grave que de voler la
maison du voisin’’ »,

Comme l'explique al-Munawi dans Fayd al-Qadir, le droit du voisin sur son voisin
est qu'il ne le trahisse pas en ce qui concerne sa famille. Si cela se produit, la
punition pour cet acte est équivalente a celle de dix actes d'adultére.

Ce sont quelques-uns des droits specifiés dans les hadiths. En realite, bien traiter
son voisin inclut toute bonne conduite, comme la genérosité, l'aide et la
bienveillance. La bienfaisance envers le voisin comprend avant tout I'abstention de
nuire et I'évitement de tout acte pouvant lui causer du tort ou de la peine. Ce que la
Sunna précise en termes de droits du voisin complete et confirme ce qui est
ordonne dans le Coran concernant la bienfaisance envers le voisin.



